Fadiga morail:
o que fazemos com o sofrimento
que testemunhamos?

por Camila Camaratta

)



Vivemos um tempo em que o sofrimento do
outro se tornou onipresente. Ele invade as
telas, atravessa os feeds, se insinua em
imagens de guerra, de tragédias, de corpos
dilacerados e rostos anénimos.

A dor, antes distante, agora se instala em

nossa rotina — e, pdradoxalmente, quanto
mMais a vemos, menos conseguimos senti-la.

&



O termo “fadiga moral” nasce da ideia de
moral distress, formulada por Andrew
Jameton nos anos 1980: o sofrimento que
surge gquando reconhecemos O que serid
eticamente necessdario, mMas nNOs vemMos
impedidos — por circunstdncias externas ou
internas - de agir. Hoje, porém, esse
Impedimento parece menos institucional e
mais psiquico: diante do excesso de horror,
algo em ndés se retrai para sobreviver.

&



Susan Sontag chamou atencdo para esse
paradoxo: a exposicdo constante a violéncia
pode nos tornar mais informados, mas
também mais anestesiados. Entre a
compaixdo e a indiferencaq, a dor se esvai, vira
nada, se banaliza - j& ndo encontramos o
tempo do espanto, nem o espaco para a
reflexdo.



Como ela observa, “fotos de uma atrocidade
podem suscitar reagdes opostas. Um apelo
em favor da paz. Um clamor de vinganca. Ou
apenas a atormentada consciénciaq,
continuamente reabastecida por
informacdes fotogrdficas, de que coisas
terriveis acontecem”. Desse movimento,
nasce a sensacdo de fadiga moral.



A escuta clinica conhece bem esse
fendmeno: quando o real se torna
insuportdvel, o psiquismo responde com
desligamentos, recuos, desvios. Funciona -
mas custa caro. Aos poucos, perdemos a
capacidade de ser tocados; a dor do outro
ndo convoca mais, dpenas passa diante de
nds, como ruido.



O desafio contempordneo talvez seja este:
restituir ao olhar uma espessura ética. Ndo se
trata de desviar os olhos, mas de aprender a
ver de outro modo — com pausd, com siléncio,
com presenca



H& também a ferida que se abre quando o
sofrimento é visto, mas n&o & acolhido. O
mundo testemunha - mas ndo reconhece.
Esse desmentido deixa marcas profundas:
enlouquece porgue confronta o sujeito com o
absurdo de sofrer diante de um olhar que
nada devolve.



Com o tempo, algo mais se perde: a
capacidade de nos responsabilizar
afetivamente. Aquela mobilizagcdo intima -
ndo moralista, nem heroica — de sentir que o
sofrimento do outro tem a ver conosco. Esse
movimento, que na clinica chamamos de
concernimento, € a conquista emocional que
nos permite reconhecer a dor sem negar a
propria agressividade, e que sustenta a
possibilidade de reparacdo.

&



Quando essa capacidade se perde, ©
sofrimento alheio deixa de nos convocar d
reparagcdo e perde contorno. As redes
amplificam esse ruido - o horror vira
conteddo, o Iuto se confunde com
entretenimento, a empatia se mede em
curtidas. Vemos demais, sentimos menos.
Quando o concernimento falha, o sofrimento
alheio perde nitidez: deixa de ser encontro e
se dispersa.

&



E hd ainda o imperativo de tomar partido até
no sofrimento.

Nas guerras transmitidas ao vivo — como a de
Gaza — parece que sentir compaixdo também
virou escolha politica: hd quem se culpe por
se comover pelos judeus, e hd quem se culpe,
do outro lado, pelos palestinos. Como se o
sofrimento precisasse de um lado. Como se
houvesse uma forma moralmente correta de
se afetar.

&



Algo semelhante se viu recentemente no
Brasil, diante da operagcdo policial no
Complexo da Penha e do Alemdo, no Rio de
Janeiro. Mais de uma centena de mortos;
Imagens que atravessaram as redes e, aindad
assim, nos deixaram divididos entre versoes,
justificativas e disputas narrativas. Diante do
horror, a pergunta ndo foi: “o que isso nos faz
sentir?”, mas “de que lado vocé esta?”. A dor
vira argumento.

&



Até na escuta, a fadiga moral deixa rastros.
HA dias em que, provocados pelas dores do
mundo, somos tentados a corrigir o sentir do
outro — como se houvesse uma forma mais
nobre de se comover. Mas ndo hd. O afeto
verdadeiro s6 pode nascer de dentro; o gesto
de escutar depende da capacidade de
sustentar o desconforto do inesperado.



Talvez essa exaustdo diante da ambivaléncia
seja o maior sintoma do nosso tempo.
Queremos respostas rapidas, lados definidos,
indignacgdes claras. Mas a dimensdo ética do
sentir s6 aparece quando suportamos o que
é complexo: amar e odiar o mesmo objeto,
entristecer-se e se irritar com o0 mMesmo
acontecimento, reconhecer a dor sem
transforma-la em arma.

&



O desafio contempordneo talvez seja este:
restituir ao olhar uma espessura ética. Ndo se
trata de desviar os olhos, mas de aprender a
ver de outro modo — com pausd, com siléncio,
com presenca. Ver, como escutar, &€ também
um ato de cuidado.



Porque diante da dor dos outros — e também
da nossa - ainda podemos escolher ndo
endurecer. Sustentar o vinculo sem colapsar.
E, quem sabe, nesse gesto de presenca,
reencontrar um pouco da vitalidade perdida
entre o excesso de imagens e a escassez de
humanidade.



Se este conteudo
fez sentido pra voce,




Leia este conteddo na integra em:
camilacamaratta.com.br



