A psique brasileira e seus monstros
— Tremembé como espelho
do inconsciente coletivo



A série Tremembé expde a vida na pris@o
de diferentes personagens e se
apresenta no formato de true crime. Ao
acompanhar essas historias, a série toca
em aspectos sensiveis da vida social no
Brasil: nossa relagdo com a violénciqg, o
modo como lidamos com o medo e a
faciidode com que transformamos
tragédias em consumo cultural.

Ndo se trata de “monstros externos”, mas
de respostas emocionais que
reaparecem repetidamente na nossa
vida coletiva.

&



Freud, em Psicologia das Massas,
mostrou que grupos tendem a escolher
figuras para concentrar agressividades e
angustias. Tremembé funciona nesse
registro: oferece um alvo claro, que
organiza ao redor de si tanto a repulsa
guanto a curiosidade. E justamente essa
convivéncia entre condenacdo e
interesse que prende o olhar.

&



H& ainda o impacto sobre quem viveu a
violéncia de verdade. Familiares das
vitimas afirmaram que néo assistirdo a
série, ndo para negar o fato, mas para
ndo reabrir uma ferida que segue viva. A
transformacgdo do trauma em
entretenimento é sentida por eles como
uma segunda violéncia.



E aqui lembro do que Susan Sontag
escreveu em Diante da dor dos outros:
quem sofreu ndo olha para uma
Imagem de violéncia da mesma forma
gue quem observa de longe. A distdncia
estética, que protege o espectador, ndo
protege quem perdeu alguém.

A reacdo de uma das presdads retratadas,
que pretende processar os responsaveis
pela produgcdo da série, € outro lembrete
de que a ficgdo ndo controla totalmente
os efeitos quando se aproxima demais
da dor real.

&



Dostoiévski ajuda a iluminar outro ponto
delicado. Em Os Irmd&os Karamdazov, lvan
afirma:

“Fala-se das vezes da ‘crueldade bestial’
do homem, mas isso & uma grande
injustica e uma ofensa as feras; uma fera
nunca pode ser tdo cruel quanto o
homem, tdo engenhosamente, tdo
artisticamente cruel.”

&



A frase é direta: a violéncia humana
pode ser criativa e calculada. Ao tratar
personagens violentos com elaboracdo
estética, a série se aproxima dessa
“crueldade engenhosa”, despertando um
interesse gque nem sempre se distingue
do fascinio.



Freud, no ensaio Dostoiévski e o
Parricidio, observa que o escritor russo
ndo suaviza o crime: ele expde o conflito
interno, a culpa e o desejo de puni¢cdo
que acompanham o ato. Em Tremembé,
essa dimensdo aparece diminuida.

A narrativa privilegia os fatos, o drama
das relagcoes e o choque das agcoes, mas
reduz o peso da consciéncia. E quando a
violéncia se transforma em objeto de
consumo, a experiéncia subjetiva — das
vitimas e até dos agressores — tende a
desapadarecer.

&



HO também um movimento maior em
curso: um relativismo moral que
atravessa 0 Nnosso tempo. A exposicdo
constante a narrativas  violentas,
tratadas como produto cultural, reduz o
Impacto emocional que deveriam
causar. Soma-se ad isso a tendéncia
atual de explicar psicologicamente tudo,
como se compreender a motivagdo
fosse suficiente para diluir a gravidade
do ato.



Em um pais cansado, atravessado pelo
medo cotidiano e por instituicdes frageis,
essa combinagdo cria uma distensdo
ética: aquilo que deveria convocar
responsabilidade passa a ser recebido
como curiosidade.

E nesse terreno instdvel que obras como
Tremembeé encontram tanta
receptividade — porque permitem olhar
para a violéncia sem precisar enfrentd-
la.

&



No fim, a ficcdo suaviza o remorso,
transforma o transgressor em nuance
dramatica e esvazia parte do peso que A
violéncia tem na realidade. Tremembé
faz o espectador oscilar entre repddio e
interesse — e essda oscilagcdo diz tanto
sobre a nossa sociedade quanto sobre a
série.



No fundo, o pais assiste a Tremembé
como quem espreita a propria ferida:
dividido entre o impulso de olhar e o
desejo de afastar. Parte do desconforto
ndo vem do enredo, mas do
reconhecimento de que aquilo que nos
choca também emerge das condicdes
sociais que produzimos.



E enquanto ndo elaborarmos essas
violéncias — politicas, institucionais e
afetivas — continuaremos buscando
monstros externos para evitar olhar para
OS Nnossos. Porgque encarar monstros
externos exige indignacdo; encarar
nossos monstros exige transformacgdo.



Acesse este
e outros textos em:
camilacamaratta.com.br



